
14

Anotaciones

Características de los Angeles

6
CARACTERISTICAS DE LOS ANGELES

Hemos visto que la Biblia dice que los ángeles son espíritu y santos en naturale-
za.  Ahora consideremos varias características interesantes de los ángeles de Dios.

Masculino

Jesús dijo que en la resurrección los hombres ni se casarán ni se darán en casa-
miento sino que serán «como los ángeles de Dios en el cielo» (Mat. 22:30).  Los 
ángeles no se casan por la simple razón de que todos ellos son masculinos.  No 
hay apoyo en la escritura para la idea de que los ángeles son seres sin sexo.  La 
palabra para «ángeles» en la Escritura siempre aparece en forma masculina, nunca 
en femenino o neutro.  Dios siempre es referido en género masculino y de la misma 
manera Sus ángeles.  Uno puede ver como los artistas han sido influenciados mas 
por el sentimiento y la superstición que por las Escrituras en sus hermosas pero 
en algo concepciones artísticas fantásticas de los ángeles con rasgos femeninos.  
Con respecto a esto, C.C. Crawford escribe:  «Es obvio que las representaciones 
pictóricas de los ángeles que han venido a nosotros desde el arte medieval, en el 
que son representados como criaturas  con alas, no es bíblico.  Los ángeles son 
referidos invariablemente en la Escritura en masculino; además, los seres etéreos no 
necesitan alas.  Debemos distinguir entre la enseñanza de la escritura y la tradición 
humana sobre todos los temas tales como este»  (Survey Course in Christian 
Doctrine,  Vol. 1, Pág. 119).

Innumerable

La Biblia también dice que los ángeles son innumerables.  Obviamente, en 
vista de que los ángeles no se casan, no hay procreación, ningún «querubín bebé» 
que adorna a tantas hermosas tarjetas de navidad.  El número de ángeles hoy día 
— sean bueno o malos — es el mismo número que ha existido desde la creación.  
¿Cuál es ese número?  ¿Quién lo puede decir?  La Biblia simplemente los llama 
«millares» (Heb. 12:22).  «... y a muchos miles de ángeles reunidos para alabar a 
Dios» (Versión Dios Habla Hoy).  «... y a las huestes innumerables de ángeles» 
(Versión Moderna).

Diez millares de ángeles descendieron en el Monte Sinaí cuando Moisés recibió 
la Ley (Dt. 33:2).  David mencionó 20.000, aún miles de ángeles en el Monte Sinaí 
(Salmo 68:17).  Juan el Revelador escuchó la voz de «muchos» ángeles alrededor 
del trono del Señor.  ¿Cuántos?  «... su número era millones de millones» (Ap. 
5:11).  ¡Un número increíble!

Daniel vio una visión magnífica de ángeles incontables ministrando al Anciano 
de Días vestido de blanco y cabello blanco quien estaba sentado en su trono de 
fuego.  ¿Cuántos vio Daniel?  «... millares de millares le servían, y millones de 
millones asistían delante de él» (Dan. 7:10).

Cuando el bien intencionado Pedro vino en defensa de Jesús con una espada 
en Getsemaní, el Señor lo reprendió con estas palabras:  «¿Acaso piensas que no 
puedo ahora orar a mi Padre, y que él no me daría doce legiones de ángeles?» 
(Mat. 26:53).   Una legión Romana estaba compuesta de 6.000 soldados.  Doce 
legiones serían ¡72.000 ángeles!  Una simple oración de Jesús habría desatado 
esta gran horda vengadora.

Prestos, Rápidos, Veloces

Aún otra característica de los ángeles es su rapidez con la cual llevan a cabo sus 
ordenes asignadas por Dios.  En la oración del Señor oró:  «... Hágase tu voluntad, 
como en el cielo, así también en la tierra» (Mat. 6:10).  ¿Cómo es hecha la voluntad 



15

Anotaciones

Características de los Angeles
de Dios en el cielo?  Es hecha instantáneamente, sin titubeo o argumentación.  Los 
ángeles obedientes sirven como ejemplo maravilloso para nosotros que moramos 
en la tierra.  Deberíamos obedecer a Dios con toda prontitud como lo hacen los 
ángeles en el cielo.

Los ángeles pueden viajar más rápido que la velocidad de la luz.  En las narracio-
nes Bíblicas aparecieron, desaparecieron y reaparecieron con sorprendente rapidez.   
«Más rápido que una bala» ciertamente podría ser dicho de estos súper seres.

Abraham observó un día a tres varones de pie ante él (Gén. 18:2).  Su apari-
ción fue inesperada, no anunciada.  Un ángel inesperadamente bloqueó el camino 
en que Balaam estaba viajando.  Su mula lo vio inmediatamente pero Balaam, 
por un momento, no estuvo enterado de la presencia del ángel (Núm. 22:22-35).  
Gedeón observó desde el lagar del trigo como un ángel se sentó en una encina.  
Cuando Gedeón colocó comida para el ángel en una peña cercana, subió fuego de 
la peña y el ángel desapareció instantáneamente (Jueces 6:11-21).  Un ángel hizo 
una aparición inesperada a la madre de Sansón y anunció que ella tendría un hijo 
(Jueces 13:3-9).  Los pastores cerca a Belén fueron casi espantados cuando un gran 
número de ángeles «repentinamente» se unieron al ángel anunciador (Luc. 2:13).

Leones hambrientos, a punto de devorar al pobre Daniel, repentinamente tuvie-
ron sus bocas cerradas por un ángel (Dan. 6:22).  El ángel Gabriel vino a Daniel 
«volando con presteza» con un mensaje importante (Dan. 9:21).  Sumido en el 
sueño de la media noche un ángel despertó a Pedro y lo sacó de la prisión a salvo 
(Hch. 12:7).  El orgullo de Herodes fue castigado «inmediatamente» por un ángel 
(Hch.  12:23).

Atravesando el espacio en un abrir y cerrar de ojos, los ángeles se trasladan del 
cielo a la tierra, de un lugar de la tierra a otro, y regresan al cielo.

No obstante, puesto que no son omnipotentes, sus viajes son algunas veces 
demorados.  Un mensajero celestial fue una vez detenido por tres semanas en sus 
esfuerzos por llevar un mensaje importante a Daniel (Dan. 10:10-15).1  Solamente 
por medio de la ayuda de Miguel el arcángel el mensajero original pudo salir y 
entregar su mensaje largamente esperado.

Poderosos

Una cuarta característica única de los ángeles es su poder que infunde temor 
reverencial.  Estas criaturas celestiales están dotadas con poderes sobrehumanos.  
Pedro testificó que los ángeles son «mayores en fuerza y en potencia» que los 
hombres (2 Ped. 2:11).  Pedro podía hablar con autoridad, habiendo sido liberado 
milagrosamente de una prisión por un ángel (Hch. 12:7-11).  El Salmista declara 
que los ángeles son «poderosos en fortaleza» (Salmo 103:20).  El apóstol Pablo los 
llama «poderosos» en 2 Tes. 1:7.  La palabra usada para «poderoso» es dunamis.  
Obtenemos «dinamita» de esa palabra.  La dinamita empaca un puñetazo poderoso; 
así lo hacen los ángeles de Dios.

Por ejemplo, un ángel apareció en medio de un horno de fuego para proteger a 
Sadrac, Mesac y Abed-nego.  El fuego bramador no tuvo poder sobre él o los tres 
Hebreos.  Este milagro sobresaliente hizo que un rey pagano se maravillara (Dan. 
3:24-28).  Fieros leones estuvieron a punto de destrozar a Daniel cuando un ángel 
apareció en medio de ellos y los forzó a cerrar sus bocas (Dan. 6:22).  Ningún ras-
guño pudo ser encontrado en Daniel cuando fue sacado del fozo.  El revoloteo del 
ángel de la muerte mató a 185.000 soldados Asirios en una noche (2 Reyes 19:35).  
Un ángel removió la gran roca de la tumba de Jesús — una roca tan grande que 
la fuerza combinada de varias personas no podía moverla (Mat. 28:3; Mr. 16:5).

A pesar de su tremenda fortaleza, los ángeles no son todopoderosos.  Solo Dios 
es omnipotente.  Los ángeles no tienen autoridad para reprender a Satanás.  Ese 
poder pertenece solamente a Dios (Judas 9).  Los ángeles son más poderosos que 



16

Anotaciones

Características de los Angeles
los hombres pero no tan poderosos como Dios.

Inteligentes

Quinto, los ángeles son conocidos por su sabiduría e inteligencia.  No son sim-
plemente criaturas poderosas con ninguna inteligencia de sí mismos.  La astuta 
mujer de Tecoa (2 Sam. 14:2), una chica inteligente, declaró que David tenía 
sabiduría «como un ángel de Dios» (v.17).  En vista de que fueron capaces de 
observar la creación del mundo tienen conocimiento de ese evento momentáneo 
del cual ningún hombre goza.  Habiendo sido enviados a misiones extensas por 
Dios,  gozan de un gran depósito de sabiduría por sus variadas experiencias.  Vasto 
y amplio como es su conocimiento, los ángeles no son omniscientes, no lo saben 
todo.   La omnisciencia, como la omnipotencia, pertenece exclusivamente a Dios.

Por ejemplo, aunque los ángeles están favorecidos por anunciar la segunda ve-
nida de Cristo, no saben el día ni la hora de Su venida (Mat. 24:36).  Ciertamente, 
los necios se precipitan en donde los ángeles temen andar.  Los presuntuosos 
establecedores de fechas afirman saber lo que los ángeles no saben.

Los ángeles tienen un gran interés en los asuntos de la iglesia (Luc. 15:7; 1 
Cor. 4:9; 11:10; 1 Tim. 5:21).  No obstante, la iglesia permanece en gran misterio 
para ellos.  Anhelan conocer y entender el completo significado de la historia del 
evangelio (1 Ped. 1:10-12).

Los ángeles no son inmunes a cometer errores.  Pueden errar en el juicio.  Job 
4:18 dice que Dios «notó necedad en sus ángeles» [«... hasta en sus ángeles en-
cuentra Dios defectos» - Versión Dios Habla Hoy.  «... pues aun los ángeles se 
equivocan» - Versión La Biblia al Día].2  (Comp. 2 Ped. 2:4; Judas 6).

Sempiternos [Que No Tienen Edad]

La última característica de los ángeles que consideraremos es su sempiterni-
dad.  Parece que los ángeles no envejecen, enferman o mueren.  Jesús dijo a los 
Saduceos (que no creían en la resurrección) que en la resurrección, los hombres 
y las mujeres no morirán mas sino que serán como los ángeles (Luc. 20:27-36).  
Los ángeles de Dios no están sujetos al proceso de envejecimiento, enfermedad o 
muerte.  ¡Ningún cielo será tan maravilloso!

Resumen

En resumen, hemos visto que los ángeles tienen varias características únicas.  
Son masculinos en género, son innumerables, rápidos, fuertes, sabios, y nunca 
mueren.  ¡Que maravillosos son estos seres celestiales!  Y pensar que Dios los ha 
enviado para ministrar en nuestro beneficio (Heb. 1:14).  Cuan inmerecedores 
somos de tal atención especial y amorosa.

———————
Anotaciones al Pie

1 -- En la explicación bien difícil de este versículo, podría ser correcto (1) Considerar el 
sentido literal de las palabras; (2) deducir el claro significado del pasaje así de esta manera 
explicado; y (3) notar las verdades practicas enseñadas.

La palabra traducida príncipe significa, correctamente, un líder, comandante, jefe, 
como de tropas, Gén. 21:22; de un cuerpo de guardias del rey, Gén. 37:36; portador de las 
copas, Gén. 41:9; de una prisión, Gén. 31:21-22; de un rebaño, Gén. 47:6.  Esto significa 
príncipe, un noble, un jefe en el estado, Gén. 12:15.  En Daniel 8:25, la frase «Príncipe 
de príncipes» se refiere a Dios.  En la medida que la palabra esté implicada en la frase 
«el príncipe del reino de Persia», podría referirse a un príncipe gobernando sobre ese 
reino, o a un primer ministro del estado; pero el lenguaje también es tal que es aplicable 
a un ser angélico supuesto a presidir sobre ese estado, o a influenciar sus consejeros.  Si 
esta idea es admitida; si es creído que los ángeles de esta manera presiden sobre estados 
particulares, este lenguaje correctamente expresaría esa verdad.  Gesenius explica eso 
en este pasaje como indicando que los «jefes, príncipes y ángeles; eso es, los arcángeles 



17

Anotaciones

Características de los Angeles
actúan como protectores y defensores de naciones particulares ante Dios».  Que este es el 
correcto significado aquí así deducido de las palabras es aparente, porque (a) es un ángel 
el que está hablando, y pareciera muy natural suponer que se encontró con otro de  su 
mismo rango; (b) la mención de Miguel que vino en su ayuda ....; (c) acorde, también, con 
la creencia prevaleciente del tema.  Indudablemente, el que tome en perspectiva todas las 
circunstancias referidas en este pasaje muy naturalmente entenderá esto de un ser angelical, 
teniendo alguna clase de jurisdicción sobre el reino de Persia.  ¿Cuál era el carácter de este 
«príncipe»?, no obstante, si era un ángel bueno o malo, no es insinuado por el lenguaje.  Es 
implicado solamente que tenía una jefatura, o alguna especie de cuidado guardián de ese 
reino - velando sobre sus intereses y dirigiendo sus asuntos.  A medida que ofrecía resis-
tencia a este mensajero celestial en camino a Daniel, fue necesario contrarrestar sus planes, 
y como la ayuda de Miguel fue requerida para vencer su oposición, la construcción clara 
es que pertenecía a la clase de ángeles malos.  El claro significado es que resistió o se le 
opuso; que permaneció contra él y lo demoró en su camino a Daniel.  ¿De qué manera hizo 
esto?  No es declarado.  La interpretación mas obvia es que, para contestar las oraciones de 
Daniel con respecto a su pueblo, era necesario que algún arreglo se hiciera con respecto al 
reino de Persia — influenciando al gobierno para que fuera favorable en la restauración de 
los Judíos a su tierra natal; o  removiera algunos obstáculos para tal retorno — obstáculos 
que habían dado a Daniel tal intranquilidad, y que habían sido arrojados en su camino por 
el ángel de ese reino que  preside.  Durante veintiún días.  Durante todo el tiempo que 
Daniel estuvo comprometido en el ayuno y la oración (v.2-3).  El ángel había sido enviado 
para hacer arreglos y asegurar la respuesta a su oración cuando empezó a orar, pero había 
sido obstaculizado durante todo ese tiempo por la oposición con que se había encontrado 
en Persia.  Eso es, esto requirió todo ese tiempo para vencer los obstáculos existentes allí 
para el cumplimiento de estos propósitos, y hacer aquellos arreglos que fueran necesarios 
para asegurar el resultado.  Mientras tanto, Daniel, no sabiendo que estos arreglos estaban 
en un proceso de cumplimiento, o que un ángel fue empleado para asegurar la respuesta a 
sus oraciones, aunque fuerte en fe, estaba sometido a continuar sus suplicas con ninguna 
insinuación de que sus oraciones fueron escuchadas, o que serían contestadas.  ¿Cuántos 
arreglos podrían estar en progreso designados para contestar nuestras oraciones de los 
cuales no sabemos nada?  ¿Cuántos agentes podrían ser empleados para llevar a cabo una 
respuesta?  ¿Qué poderosos obstáculos podrían estar en proceso de remoción, y qué cambios 
podrían ser hechos, y qué influencias ejercidas, mientras estamos sometidos a la oración 
y al ayuno, y las lágrimas, en medio de muchos desánimos, y muchas pruebas de nuestra 
fe y paciencia? Miguel ... uno de los principales príncipes, vino para ayudarme.  No 
declara en que forma fue hecho esto, pero claramente es implicado que fue para asegurar 
mejores concejos en la corte de Persia — consejos mas favorables para los Hebreos y 
diferentes de aquellos que habrían sido llevados bajo los auspicios del que es llamado «el 
príncipe de Persia».  No hay nada en el pasaje para prohibir la suposición de que esto fue 
así por el influenciamiento de la mente del rey y sus ministros a cuando a disponerlos a 
favorecer el retorno de los Judíos, o a proveerles facilidades para reedificar el templo, o 
remover algunos de los obstáculos que tenderían a remover su restauración.  Y qué allí 
con los reyes de Persia.  La verdadera idea es que por medio de la ayuda de Miguel, quien 
vino en su ayuda,  fue capaz hasta  aquí de influenciar a los consejeros Persas contra los 
propósitos de aquel que es llamado el «príncipe de Persia», para asegurar los favores para 
el pueblo Hebreo lo cual Daniel buscó por medio de la oración; y habiendo hecho esto, 
vino de una vez a él.  La única demora en el caso era eso que fue causado por los propó-
sitos de la corte Persa, y por la dificultad en asegurar tales arreglos allí a favor del pueblo 
Hebreo y facilitar su retorno a su propio país.  Habiendo hecho esto, vino de una vez a 
Daniel para anunciarle la larga serie de eventos que seguirían perteneciendo a su pueblo.

[Notas de Barnes, Daniel II, Pág. 198-200].

El versículo 13 habla, no de cómo el ángel vino a Persia con el propósito de trabajar por 
Israel, sino más bien de anunciar la razón para los veintiún días de demora en la venida 
del ángel a Daniel.  Su venid a Daniel fue obstaculizada por esto, que el príncipe del reino 
de Persia se le opuso durante veintiún días.  Los veintiún días son aquellas tres semanas 
de Daniel ayunando y orando (v.2).  Por tanto, vemos que la venida del ángel tuvo su re-
ferencia a Daniel, porque vino para traer una respuesta confortante de parte de Dios; pero 
para que pudiera ser capaz de hacer esto, debió primero, acorde al v.13, entrar en guerra 
con y vencer al espíritu del rey de Persia, hostil al pueblo de Dios.  El contenido del v.13 
no debe ser entendido como mostrando que el ángel fue a Persia para pudiera arreglar allí 
la causa de Israel con el rey; el versículo más bien habla de una guerra en el reino sobre-
natural de los espíritus, el cual no podría referirse a la corte del rey de Persia.  El príncipe 
del reino de Persia, brevemente mencionado en el v.20 - «el príncipe de Persia», no es el 
rey Ciro, o el colectivo de los reyes de Persia (v.13), como Hav y Kran, con Calvino y la 
mayoría de los Reformadores piensan, sino el espíritu guardián o el genio protector  del 
reino Persa, como los Rabinos y la mayoría de los intérpretes Cristianos correctamente 



18

Anotaciones

Características de los Angeles
han reconocido.  Puesto que el ángel apareció a Daniel no peleó con los reyes de Persia, 
pero con una inteligencia espiritual de naturaleza semejante, por la victoria o prioridad 
con los reyes de Persia.  Este espíritu del reino de Persia, a quien ... la mayoría de todos 
los interpretes llaman el ángel guardián de este reino, es como poco el poder natural de 
este reino como Miguel es el poder natural de Israel, pero es un ser espíritu .... El que 
apareció a Daniel (v.5) y habló con él (v.11), no es «el ángel que tiene su dominio entre 
las naciones del mundo».

[Comentario Sobre el Antiguo Testamento, Daniel, Keil & Delitzsch, Pág. 417].

La venida del mensajero a Daniel fue obstaculizada por veintiún días, período del 
ayuno de Daniel, por el príncipe del reino de Persia.  El príncipe no es el rey de Persia ... 
porque el pensamiento aquí es el de un combate espiritual (Comp. Ap. 12:7).  Además, 
los reyes terrenales de Persia son designados por las palabras reyes de Persia; Israel tiene 
un «príncipe» angélico, Miguel,  por tanto, debe ser esperado que el príncipe de Persia 
sea también un ángel.  El príncipe aquí es el ángel guardián de Persia (Comp. Isa. 24:21; 
46:2; Jer. 46:25; 1 Cor. 8:5; 10:20); eso es, el «poder espiritual sobrenatural detrás de los 
dioses nacionales, el cual podríamos llamar correctamente el espíritu guardián de este 
reino» (Keil).  Se me opuso — Este espíritu influenció a los reyes de Persia a apoyar a los 
Samaritanos contra Israel.  De tal manera el «príncipe» se opuso al Orador.  Por veintiún 
días continuó hasta que Miguel vino para ayudar.  Entonces prevaleció el orador y quedó 
allí con los reyes de Persia (eso es, victorioso) siendo derrotado el príncipe.  La designación 
uno de los principales príncipes, parece indicar un arreglo de grados entre los ángeles y 
entre estos Miguel era una arcángel.

[Daniel, Edward J. Young, Pág. 226-227].


